Norsk Gesatalttidsskrift, 2009/1

BOKOMTALE

Elisabeth Eie

Irvin D. Yalom (2008)

Staring at the Sun

Jossey-Bass Publiishers, CA, USA
306 sider

Irvin Yalom er professor emeritus i psykiatri ved Stanford-universitetet i San Fransisco. Han
skriver bade fagbgker og romaner, begge deler med innlevelse og refleksjon. Han er en populaer
forfatter bade innenfor og utenfor terapikretser og bidrar derfor pa en sjelden mate til & spre
kunnskap og refleksjon om psykoterapi og relasjonen mellom mennesker.

Yalom har i flere av sine beker pekt pa dgden som en del av livet, og pa betydningen av a
snakke om angsten for daeden. Han har selv hatt kreft, og i den forbindelse har dette temaet blitt
forsterket i livet og litteraturen hans, noe leserne har kunnet ta del i bl.a. i boken The
Schopenhauer Cure (2005). Denne boken handler blant annet om hvordan kreften gjorde at han
ble opptatt av hvordan det egentlig har gatt med tidligere klienter, og hvordan han skulle forholde
seg til en terapigruppe han har hatt i mangfoldige ar etter at han var blitt rammet av en sykdom
han kunne dg av.

Tittelen pa Yaloms siste bok, Staring at the Sun, er inspirert av et sitat fra den franske
filosofen Francoise de La Rochefoucauld, som lyder slik: "Det lar seg ikke gjere a stirre direkte
verken pa solen eller dgden.”’

Yalom beskriver selv denne boken som dypt personlig ut fra egen konfrontasjon med daden:
*Jeg deler frykten for deden med hvert eneste levende menneske, det er var mgrke skygge vi
aldri unnslipper. Denne boken handler om hva jeg har lzert om & overkomme dedsangsten (the
terror of death) fra egen erfaring, mitt arbeid med pasientene og tenkningen til de skribentene
som har pavirket mitt arbeid” (s. 293, min oversettelse).

Yalom har et grunnleggende eksistensielt utgangspunkt for sitt livssyn og sin terapi. Boken
hans kan sees som en systematisk argumentasjon for at det ikke eksisterer noe annet etter
daden; ingen ting varer evig, heller ikke livet. A tro pa et liv etter d@den er & fornekte dgden (s.
185-195). Hans poeng er at ved & godta dgden (separasjon og isolasjon) gkes evnen til relasjon,
og han underbygger det med forandringens paradoks (s. 118-119). Han mener at vi som
terapeuter ma apne for egen dedsangst for & jobbe med andres (s. 217).

Yalom finner stor inspirasjon hos de klassiske greske filosofene, spesielt Epicurus, som levde
pa 300-tallet f. Kr., og som han beskriver som en proto-eksistensiell psykoterapeut. Begrepet
epikureisk henviser til sensorisk nytelse, kanskje mest god mat og drikke. Men ifglge Yalom var
det ikke sensuell nytelse, men oppnaelsen av ro (antarxia) Epicurius var opptatt av. Hans
medisinske filosofi var at mens doktoren heler kroppen, ma filosofene hele sjelen. Epicurius
mente at frykten for deden var menneskets kilde til miseere, at dedsfrykten blander seg inn i alle
gledesopplevelser (The Mortal Wound). Yalom mener at denne dadsfrykten er grunnlaget for alle
religioner, som alle pa en eller annen méate forsgker & dempe var angst for forgjengelighet sa vel

1 . .
Le soleil ni la mort ne se peuvent regarder en face.



Norsk Gesatalttidsskrift, 2009/1

som for atskilthet. Med troen pa en Gud felger bade forestillingen om evig liv og en
allestedsneervaerende (omnipresent) eksistens, dvs. uatskillelighet. Epicurius klandret samtidens
religigse ledere, som han mente fremmet sin makt ved & gke folks dgdsangst. Han hevdet at
sjelen opplgses ved dgdens inntreden. Det som er oppheart, kan ikke oppfattes (be perceived) og
eksisterer ikke for oss; der daden er, er jeg ikke, der jeg er, er dgden ikke. Hvorfor da frykte
daden nar vi ikke kan oppfatte den (s. 77-81)?

Yalom mener at menneskenes frykt for deden kan veere fortrengt og fremkomme gjennom
symptomer som tilsynelatende ikke har noen ting med var dedelighet a gjere. Han tenker at mye
psykopatologi oppstar ved at vi undertrykker vart skapende vesen ("one’s whole creaturely self”),
og spesielt var dgdelige natur (s. 7).

| boken bygger Yalom opp dette resonnementet allerede i farste kapittel. | det neste kapitlet
diskuterer han hvordan man kan gjenkjenne skjult dedsangst i symptomer som kommer til syne i
depresjon. Han illustrerer med klienteksempler fra egen praksis og henvisninger til film og
litteratur, noe som bidrar til & gjare boken til underholdende lesning.

| det tredje kapitlet forsgker Yalom a vise at & konfrontere dgden eller var dedelighet ikke
behgver a fore til fortvilelse (despair), men tvert imot kan vise seg a veere en oppvaknende
erfaring som gir et rikere liv. "Tanken pa deden gdelegger oss, ideen om dgden redder oss,” (s.
7, min oversettelse). | det fijerde kapitlet utdyper han ulike filosofers, terapeuters, forfatteres og
kunstneres ideer om hvordan man kan overkomme angsten for deden. Han papeker at det ikke
er ideens kraft alene, men den menneskelige kontakten, som er vart sterkeste redskap til 8 mate
deden. Dette viser han med praktiske eksempler i det pafglgende kapitlet. Eksemplene illustrerer
hvordan man kan bekjempe lammende dadsangst gjennom kontakt og relasjon.

| det sjette kapitlet utdyper Yalom bade sine egne og klienters personlige erfaringer og
holdninger til dgdelighet. Det syvende kapitlet er rettet direkte til terapeuter. En leseguide pa
slutten av boken gir gvelser til hvert kapittel, noe som hjelper leseren til a utforske egne
holdninger til dgdelighet.

Yalom hevder at det de fleste frykter mest med dgden, handler om det man etterlater seg,
"but there will be no me to feel the pain” (s. 177). Han hevder at opplevelsen av meningslgshet (i
livet) stammer fra ikke & ha innflytelse — dadsfrykten handler om frykten for ikke a ha etterlatt oss
noe av oss selv. Vi trenger a fole at vi har satt spor etter oss (s. 86). Dette bringer ham tilbake til
behovet for apenhet og nzere relasjoner i livet (compassionate connections), der pavirkningen og
innflytelsen vi har pa hverandre, de naere opplevelsene, kan leve videre ogsa etter daden.
"’Kjeerligheten lever videre, selv om den elskede dgr” (fritt etter Dylan Thomas, s. 184). Han
bruker som eksempler sine naere mgter med bl.a. Rollo May, som han bestemte seg fora ga i
terapi hos, og en professor og kollega som hadde stor innvirkning pa ham.

Boken Staring at the Sun kan leses som en innfgring i klassisk filosofi og eksistensialisme og
som en personlig beretning, men aller mest som en laerebok bade i selvutvikling og eksistensiell
psykoterapi.

Yalom hevder at angst alltid er knyttet til var frykt for daden — det er prisen vi betaler for var
arvakenhet om oss selv (self awareness). Gjennom terapi kan vi fa stgtte til & tale & se deden i
gynene slik at den ikke lenger terroriserer vare liv, men blir til en oppvaknende erfaring som gker
var medfolelse, bade med oss selv og alle andre mennesker, og farer til et mer poengtert, skattet
og vitalt liv (s. 276). Han konkluderer altsd med at han ikke vil anbefale noen 4 stirre rett pa

? Jeg velger 4 sitere Yaloms uttrykk “creaturely self” her fordi det henspeiler pa det dyriske i det kreative.



Norsk Gesatalttidsskrift, 2009/1

solen, men ta dgden mer i gyesyn enn mange av oss gjgr. Han oppmuntrer terapeuter til ikke a
bidra til & unnvike dette temaet i terapirommet, men tvert i mot utforske det.

Yalom setter i gang mange tanker og fglelser hos meg, til de grader at jeg flere ganger har
fantasert om & intervjue ham. Spesielt kunne jeg tenkt meg a utfordre hans absolutte
overbevisning om sjelens dgdelighet og det uendeliges meningslashet. For selv om troen pa et
evig liv eller en evig eksistens utover det fysiske mennesket kan misbrukes og medvirke til at vi
"utsetter” livets utfordringer og pa den maten unnviker livet, beviser det ikke at en slik eksistens
ikke finnes. Selv Schopenhauer trodde pa at menneskene er individuelle manifestasjoner av en
altomfattende livskraft man gjenforenes med etter dgden (s. 181). Yalom mener at alt liv har
oppstatt ved en tilfeldighet (a random event, s. 187 ), og at vi oppstar fra intet og gar tilbake {il
intet (nothingness); vi dgr "alene” pa samme mate som vi blir fadt “alene”. Jeg tenker pa min
side at frykten for deden ogsa for noen handler om nettopp frykten for at det ikke er noe etter
deden — at man er totalt alene. Men her ville Yalom svare at det ikke noe a veere redd for, for vi
ikke kan oppleve ensomheten etter dgden... Uansett er jeg er ikke uenig i hans hovedanliggende:
at hvordan vi forholder oss til frykten for dgden, har stor betydning for opplevelsen av livet vart
mens vi lever, og at dette derfor er et viktig terapeutisk budskap.

Yalom er en varm forsvarer av psykoterapien, og han gnsker a inspirere til den relasjonelle
og eksistensielle terapiformen, ikke minst i det moderne samfunnet, der relasjon lett erstattes
med raske Igsninger og kurativ behandling. Han har skrevet en rekke fagbgker om eksistensiell
psykoterapi, men bekjenner seg ikke til noen bestemt terapeutisk retning (ideological school, s.
202). Han har et tvers igjennom eksistensielt livssyn, men gnsker ikke & diskutere eller utfordre
klienters divergerende livssyn eller religigse tilknytning. Det er med andre ord den eksistensielle
tenkningens fenomenologiske og relasjonelle tilnaerming til livet som et terapeutisk redskap han i
praksis forsvarer og formidler. Dette gjgr han ikke minst gjennom sitt forfatterskap pa en slik mate
at han garantert vil lykkes i a sette spor etter seg lenge etter sin dad, bade i klienters, studenters
og andre leseres liv!



